
E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

1

ETIKA KEDOKTERAN ISLAM KONTEMPORER; MENYUARAKAN
KRITIK FATIMAH MERNISSI ATAS DISKRIMINASI PEREMPUAN

DALAM FIKIH KESEHATAN

Agung Budi Prasetiyono1), Siti Nurjanah2), Siti Zulaikha3), Agus Hermanto4)

1) Mahasiswa Program Doktor Ilmu Syariah IAIN Metro
2) 3) Dosen Pascasarjana IAIN Metro
4) Dosen UIN Raden Intan Lampung

Email: agungbprasetiyo91@gmail.com

Abstrak: Artikel ini mengkaji bagaimana pemikiran Fatimah Mernissi, seorang feminis
Muslim terkemuka, dapat digunakan sebagai kritik terhadap bias gender dalam fikih
kesehatan Islam. Dalam konteks pelayanan medis, perempuan seringkali mengalami
pembatasan terhadap hak otonomi atas tubuhnya, terutama dalam hal kesehatan reproduksi
dan seksual. Diskursus fikih klasik, sebagaimana ditunjukkan oleh Mernissi, banyak
dipengaruhi oleh tafsir-tafsir hadis dan teks keagamaan yang sarat nuansa patriarki. Artikel
ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi pustaka (library research)
dengan metode hermeneutika kritis, guna menganalisis teks-teks fikih dan hadis yang
menjadi dasar etika kedokteran Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa banyak tafsir
keagamaan tidak merepresentasikan nilai keadilan gender dan justru melanggengkan
kontrol sosial atas tubuh perempuan. Pemikiran Mernissi menggarisbawahi pentingnya
membaca ulang teks-teks keagamaan dalam konteks sosial-politik yang membentuknya,
serta menuntut pembaruan etika kedokteran Islam agar lebih menjamin keadilan, otonomi
pasien, dan penghormatan terhadap hak-hak perempuan. Dengan demikian, pembaruan
fikih kesehatan melalui perspektif gender menjadi kebutuhan mendesak dalam membangun
sistem pelayanan medis yang lebih etis dan humanis.

Kata Kunci: Etika Kedokteran, Fatimah Mernissi, Fikih Kesehatan, Gender, Otonomi
Tubuh

Abstract: This article examines how the thought of Fatimah Mernissi, a prominent Muslim
feminist, can be used as a critique of gender bias in Islamic health jurisprudence. In the
context of medical services, women often experience restrictions on their bodily autonomy,
particularly with regard to reproductive and sexual health. Classical fiqh discourse, as
highlighted by Mernissi, has been heavily influenced by interpretations of hadith and
religious texts imbued with patriarchal nuances. The article employs a qualitative-
descriptive approach based on library research, using critical hermeneutics to analyze fiqh
and hadith texts that form the foundation of Islamic medical ethics. The findings indicate
that many religious interpretations fail to represent the values of gender justice and instead
perpetuate social control over women’s bodies. Mernissi’s thought underscores the
importance of rereading religious texts within the socio-political contexts that shaped them
and calls for the renewal of Islamic medical ethics to better ensure justice, patient autonomy,
and respect for women’s rights. Thus, the renewal of health-related fiqh through a gender
perspective becomes an urgent necessity in building a more ethical and humane medical
service system.
Keywords:Medical Ethics, Fatimah Mernissi, Health Fiqh, Gender, Bodily Autonomy



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

2

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

A. PENDAHULUAN

Etika kedokteran Islam sebagai cabang dari etika normatif memiliki peran penting

dalam merumuskan nilai-nilai moral yang membimbing praktik medis sesuai dengan

prinsip-prinsip Islam. Dalam kerangka tersebut, fikih kesehatan atau fiqh at-thibb sering

dijadikan rujukan utama dalam menentukan batas-batas tindakan medis, termasuk yang

berkaitan dengan tubuh perempuan. Namun, sejumlah kritik kontemporer mengungkapkan

bahwa konstruksi fikih kesehatan klasik masih menyimpan bias patriarkal yang berdampak

pada terbatasnya otonomi perempuan dalam menentukan pilihan medisnya, khususnya

dalam isu-isu seperti kontrasepsi, persalinan, sterilitas, dan pengambilan keputusan

kesehatan seksual dan reproduksi (Euis, 2020:174).

Perempuan merupakan bagian yang tidak dapat dipisahkan dari masyarakat, mereka

mempunyai peranan yang sama dalam berbagai bidang (Jeumpa: 2016). Persoalan ini

menjadi semakin kompleks ketika keputusan medis perempuan harus mendapatkan

persetujuan dari suami atau wali, sementara suara dan kehendak perempuan sebagai individu

dewasa kurang diakui secara penuh. Dalam sistem sosial yang masih memelihara relasi

kuasa gender yang timpang, nilai-nilai etis Islam dalam pelayanan kesehatan kerap

disandarkan pada tafsir yang maskulin dan tidak sepenuhnya mempertimbangkan

pengalaman dan kepentingan perempuan. Dalam konteks inilah, pemikiran Fatimah

Mernissi menjadi penting untuk diangkat, karena ia menggugat akar-akar historis dan

epistemologis dari konstruksi gender dalam Islam, khususnya melalui kritik terhadap

penafsiran hadis dan dominasi ulama laki-laki dalam tradisi fiqh (Mernissi, 1991:16-17).

Fatimah Mernissi mengkritik penggunaan teks-teks keagamaan yang mengesahkan

subordinasi perempuan, termasuk dalam hal kontrol atas tubuh. Bagi Mernissi, tubuh

perempuan dalam masyarakat Islam klasik kerap dilihat sebagai sumber fitnah dan harus

dikontrol oleh institusi agama dan sosial (Mernissi, 1987:16). Pandangan ini turut berimbas

pada penentuan hukum medis yang membatasi ruang gerak perempuan atas tubuhnya.

Dalam praktik medis kontemporer, hal ini tampak misalnya pada keharusan izin suami untuk

tindakan medis seperti tubektomi, atau pelarangan dokter laki-laki menangani pasien

perempuan meskipun dalam keadaan darurat.

Kajian ini menjadi relevan mengingat makin banyaknya kasus yang menunjukkan

bagaimana pelayanan medis berbasis nilai Islam kadang melupakan prinsip keadilan dan

penghormatan terhadap kehendak pasien perempuan. Kajian ini bertujuan untuk



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

3

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

merumuskan ulang prinsip-prinsip etika kedokteran Islam yang responsif gender, dengan

menjadikan pemikiran Fatimah Mernissi sebagai lensa kritik terhadap bias patriarkal dalam

fikih kesehatan. Dengan mendekonstruksi tafsir-tafsir yang menindas, dan mendorong

rekonstruksi nilai-nilai keadilan berbasis maqāṣid al-syarī‘ah, diharapkan etika kedokteran

Islam dapat berkembang menjadi lebih humanistik, adil, dan kontekstual terhadap kebutuhan

perempuan muslim masa kini.

Al Fathur Ikhsan dalam penelitiannya membahas hak pasangan suami istri dalam

memilih alat kontrasepsi dari perspektif gender dan hukum Islam. Penelitian ini menemukan

bahwa terdapat ketimpangan gender dalam pengambilan keputusan terkait penggunaan alat

kontrasepsi, di mana perempuan seringkali tidak memiliki kekuatan untuk memutuskan

metode kontrasepsi yang digunakan. Hal ini disebabkan oleh kurangnya informasi,

penyediaan alat kontrasepsi yang tidak memadai, dan ketergantungan pada keputusan suami.

Dari perspektif hukum Islam, penggunaan alat kontrasepsi diperbolehkan selama bertujuan

untuk mengatur jarak kelahiran demi mewujudkan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan

rahmah (Ikhsan, 2019: 5).

Penelitian yang dibahas Nur Hidayah mengenai penafsiran Kiai Husein Muhammad

mengenai hak kesehatan reproduksi dan seksualitas perempuan Nur Hidayati. Penelitian ini

menunjukkan bahwa Kiai Husein menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara kontekstual untuk

menegakkan keadilan gender dalam fikih. Ia menekankan hak-hak perempuan seperti

menolak kehamilan, menentukan jumlah anak, menolak atau menikmati relasi seksual, serta

mengecam praktik khitan perempuan. Q.S. Luqman ayat 14 dijadikan dasar dalam membela

hak reproduksi perempuan sebagai bentuk penghormatan terhadap tubuh dan martabat

mereka (Hidayati, 2022:6).

Penelitian lain oleh Nurkholidah ini merupakan kajian terhadap pemikiran Fatima

Mernissi dalam memahami hadis-hadis yang dinilai bersifat misoginis. Melalui pendekatan

hermeneutika hadis, Mernissi berupaya membangun kembali penafsiran agama dengan

mengaitkannya pada konteks sosial dan sejarah. Ia menelusuri sumber-sumber klasik seperti

Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Tārīkh al-Ṭabarī, Fath al-Bārī, al-Iṣābah fī Tamyīz al-

Ṣaḥābah, dan Sīrah Ibn Hisyām, guna menunjukkan bahwa bias gender dalam hadis bukan

berasal dari teks agama itu sendiri, melainkan dari interpretasi para ulama klasik yang

dipengaruhi oleh sistem patriarki. Kajian ini menyimpulkan bahwa menurut Mernissi, relasi

laki-laki dan perempuan dalam teks-teks keagamaan seharusnya bersifat setara dan



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

4

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

proporsional. Kritik Mernissi terhadap dua hadis utama menjadi titik awal pembentukan

metode kritik sanad dan matan hadis dengan perspektif gender. Ia menegaskan bahwa

banyak konstruksi peran gender yang selama ini dianggap bersumber dari ajaran agama,

sejatinya merupakan hasil konstruksi sosial yang dilanggengkan melalui tafsir keagamaan

yang bias.

Berdasarkan penelitian terdahulu yang telah dipaparkan, urgensi penelitian ini

menjadi sangat jelas. Terbatasnya kajian yang mengaitkan antara fikih kesehatan, isu gender,

dan etika kedokteran Islam menunjukkan adanya celah dalam literatur ilmiah. Penelitian Al

Fathur Ikhsan dan Nur Hidayati menunjukkan bahwa problematika gender dalam isu

kesehatan reproduksi telah dibahas dari perspektif sosial dan tafsir ayat-ayat Al-Qur’an,

namun belum banyak yang secara spesifik menyoroti bagaimana bias gender tersebut

berdampak pada praktik medis kontemporer. Hal ini termasuk dalam pengambilan

keputusan penggunaan kontrasepsi, praktik khitan perempuan, maupun hak perempuan

untuk menolak relasi seksual—semuanya merupakan isu-isu yang berkaitan langsung

dengan etika kedokteran.

Kedua, pemikiran Fatimah Mernissi yang dikaji oleh Nurkholidah menawarkan

perangkat analisis kritis terhadap hadis-hadis yang selama ini dimaknai secara patriarkal.

Sayangnya, kritik Mernissi ini belum banyak digunakan untuk membedah bagaimana

interpretasi keagamaan yang bias tersebut turut mewarnai kebijakan dan praktik medis yang

diskriminatif terhadap perempuan. Padahal, dalam konteks kedokteran, bias semacam itu

bisa berkonsekuensi serius terhadap kesehatan fisik dan mental perempuan. Oleh karena itu,

penelitian ini penting untuk memperluas cakrawala pemikiran keislaman dengan

memasukkan pendekatan gender dalam etika kedokteran Islam.

Ketiga, reformulasi etika kedokteran Islam yang berperspektif gender kini menjadi

kebutuhan mendesak. Di tengah meningkatnya kasus pelecehan seksual oleh tenaga

kesehatan, marginalisasi suara perempuan dalam pengambilan keputusan medis, dan

penolakan akses terhadap informasi dan layanan kesehatan reproduksi yang adil, maka kritik

Mernissi menjadi sangat relevan untuk membongkar fondasi-fondasi fikih yang selama ini

menjadi legitimasi atas ketimpangan tersebut. Dengan mengusung prinsip-prinsip dasar

etika Islam seperti kemaslahatan (maṣlaḥah), tidak membahayakan (lā ḍarar), dan otonomi

pasien, kajian ini bertujuan untuk menawarkan kerangka etik baru yang lebih adil dan

humanis dengan fokus pada otonomi perempuan terhadap dirinya, Penelitian ini akan



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

5

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

mengangkat isu bagaimana perempuan memiliki (atau tidak memiliki) kendali atas tubuh,

kesehatan, dan keputusan medisnya sendiri dalam konteks fikih dan praktik kedokteran

Islam. Kajian ini akan menelaah bagaimana sistem patriarki dalam fikih kesehatan

membatasi otonomi perempuan, serta bagaimana pendekatan etika kedokteran dan

pemikiran Fatimah Mernissi dapat menawarkan landasan yang lebih adil dan setara.

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif berbasis studi pustaka

(library research) dengan metode analisis hermeneutika kritis. Tujuan utamanya adalah

menelusuri dan menginterpretasikan teks-teks fikih kesehatan dan hadis yang relevan dalam

konteks relasi gender, serta mengkaji bagaimana pemikiran Fatimah Mernissi dapat

dijadikan alat kritik terhadap dominasi patriarki dalam penafsiran dan praktik medis Islam.

Hermeneutika kritis berupaya menafsirkan teks secara mendalam, tidak hanya memahami

makna literal, tetapi juga membongkar struktur kekuasaan dan ideologi yang tersembunyi di

balik teks, terutama dalam konteks relasi gender.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Etika Kedokteran: Perspektif Undang-Undang, Kode Etik, dan Fikih Islam

Etika kedokteran merupakan pijakan fundamental dalam pelaksanaan profesi medis.

Dalam konteks Indonesia, etika ini tidak hanya ditentukan oleh nilai-nilai moral dan

profesionalisme, tetapi juga ditegaskan dalam berbagai perangkat hukum, kode etik profesi,

dan norma-norma keagamaan, termasuk fikih Islam.

Dari perspektif hukum positif, landasan utama etika kedokteran diatur dalam

Undang-Undang No. 29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran, yang menyebutkan bahwa

setiap dokter wajib melaksanakan praktik kedokteran sesuai dengan standar profesi, standar

prosedur operasional, dan etika profesi. Pasal 51 UU tersebut menegaskan bahwa dokter

wajib memberikan pelayanan medis sesuai dengan kebutuhan medis pasien dan

menghormati hak pasien, termasuk hak atas informasi dan kerahasiaan (Undang-Undang

Republik Indonesia Nomor 29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran 2004). Selain itu,

Undang-Undang No. 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan juga menekankan pentingnya

penghormatan terhadap martabat manusia dalam pelayanan kesehatan, serta perlindungan

terhadap hak-hak pasien termasuk hak menentukan keputusan medis (Undang-Undang

Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan 2009).



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

6

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

Etika profesi secara lebih rinci tercantum dalam Kode Etik Kedokteran Indonesia

(KODEKI), yang dikeluarkan oleh Majelis Kehormatan Etik Kedokteran (MKEK) IDI.

Salah satu prinsip penting dalam KODEKI adalah bahwa dokter harus memperlakukan

pasien secara manusiawi tanpa diskriminasi atas dasar suku, agama, jenis kelamin, status

sosial, atau pandangan politik. Dokter juga wajib menjaga kerahasiaan medis dan hanya

mengungkapkan informasi pasien atas izin pasien atau demi kepentingan hukum (Kode Etik

Kedokteran Indonesia (KODEKI) 2012 2012, Pasal 1 dan 4). Etika ini bertujuan menjaga

otonomi pasien, integritas profesi, serta menjunjung tinggi keadilan dan kemanusiaan dalam

pelayanan kesehatan.

Dalam fikih Islam, prinsip-prinsip etika medis telah banyak dibahas ulama klasik dan

kontemporer dalam berbagai bab seperti al-‘ilāj (pengobatan), al-ṭibb (ilmu kedokteran), dan

ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa). Salah satu prinsip dasar dalam fikih kesehatan adalah la

darar wa la dirar (tidak boleh membahayakan diri sendiri dan orang lain) (al-Zuhaili,

1985:589), yang menjadi dasar penolakan terhadap tindakan medis yang merugikan pasien.

Ulama juga membahas tentang kewajiban menjaga aurat dan kehormatan pasien (ḥifẓ al-

‘ird), serta perlunya izin atau ridha dari pasien sebelum dilakukan tindakan medis, kecuali

dalam keadaan darurat. Pandangan ini sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu

perlindungan atas lima hal pokok: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Namun, dalam praktiknya, beberapa tafsir fikih klasik cenderung menempatkan

perempuan sebagai pihak yang pasif dalam pengambilan keputusan medis, terutama dalam

isu-isu reproduksi, persalinan, dan kontrasepsi. Dalam hal ini, kritik Fatima Mernissi

menjadi relevan, sebab ia menyoroti bagaimana bias patriarki telah merasuki penafsiran

keagamaan dan menjadikan perempuan sebagai objek, bukan subjek dalam persoalan-

persoalan yang menyangkut tubuh mereka sendiri (Mernissi, 1991:65-67). Oleh karena itu,

menggabungkan prinsip etika kedokteran kontemporer dengan semangat keadilan gender

yang diusung Mernissi dapat menjadi arah pembaruan etik dalam pelayanan medis Islam.

2. Bias Gender dalam Fikih Kesehatan dan Implikasinya dalam Praktik Medis di

Indonesia

Dalam fikih kesehatan, bias gender tercermin dalam berbagai ketentuan hukum yang

membatasi otonomi perempuan atas tubuh dan kesehatan reproduksinya. Ketimpangan ini

berasal dari cara para fuqaha klasik merumuskan hukum berdasarkan kerangka patriarkal



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

7

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

dan asumsi superioritas laki-laki, yang seringkali tidak mempertimbangkan pengalaman dan

kebutuhan kesehatan khas perempuan.

Warisan fikih klasik yang bias gender masih memengaruhi kebijakan maupun

pelayanan medis, terutama dalam isu-isu kesehatan reproduksi perempuan. Salah satu

contohnya adalah dalam program keluarga berencana (KB). Dalam banyak komunitas

muslim konservatif, perempuan harus mendapatkan izin suami untuk menggunakan alat

kontrasepsi. Ini diperkuat oleh fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) No. 4 Tahun 1981

yang menyatakan bahwa suami istri harus sepakat dalam penggunaan kontrasepsi. Walaupun

tampak adil secara teori, dalam praktiknya keputusan sering didominasi oleh suami,

sehingga membatasi hak perempuan atas tubuhnya (Komnas Perempuan, 2010:41). Kondisi

ini menegaskan bagaimana fikih kesehatan yang patriarkal telah dilembagakan dalam sistem

kesehatan nasional.

Contoh lain adalah kebijakan dan layanan kesehatan di beberapa daerah yang

membatasi akses perempuan terhadap tenaga medis laki-laki dengan alasan syar'i, terutama

dalam kasus pemeriksaan kehamilan atau persalinan. Di Aceh, misalnya, pada tahun 2015,

muncul Peraturan Wali Kota Lhokseumawe yang mewajibkan rumah sakit menyediakan

dokter perempuan untuk pasien perempuan. Meskipun bertujuan menjaga “ketersinggungan

agama,” kebijakan ini justru menyulitkan perempuan mendapatkan layanan kesehatan yang

cepat karena keterbatasan tenaga medis perempuan (BBC Indonesia, 2015).

Implikasi dari bias ini dapat dilihat pada angka kematian ibu (AKI) di Indonesia yang

masih tinggi. Menurut Survei Status Gizi Indonesia (SSGI) 2022, AKI Indonesia masih

berada pada angka 189 per 100.000 kelahiran hidup (Kementerian Kesehatan RI, 2022:31).

Banyak kasus kematian ibu terjadi karena keterlambatan dalam penanganan medis yang

dipengaruhi oleh faktor budaya patriarki dimana perempuan tidak bisa langsung mengambil

keputusan medis tanpa izin suami atau keluarga laki-laki. Ini menjadi bukti bahwa kontrol

sosial atas tubuh perempuan yang dilembagakan lewat tafsir fikih berdampak langsung pada

keselamatan nyawa mereka.

Situasi ini selaras dengan kritik Fatima Mernissi bahwa hukum Islam yang

berkembang saat ini seringkali lebih merupakan hasil konstruksi sosial patriarkal daripada

tafsir teologis yang membebaskan. Bagi Mernissi, tafsir agama haruslah berpihak pada

keadilan sosial dan menjamin otonomi perempuan atas tubuh dan kesehatan mereka sendiri

(Mernissi, 1991: 84-88).



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

8

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

3. Kritik Fatimah Mernissi : Tubuh, Kuasa, dan Tafsir

Fatima Mernissi menyoroti bahwa dalam tradisi Islam, tubuh perempuan kerap

menjadi objek tafsir yang berfungsi untuk mengontrol ruang gerak, ekspresi, dan otonomi

perempuan. Ia mengkritik kecenderungan para mufasir klasik yang membaca ayat-ayat Al-

Qur’an dalam kerangka sosial patriarkal. Salah satu contoh adalah penafsiran terhadap Q.S.

An-Nisa [4]: 34 tentang konsep qiwamah, yang sering dimaknai sebagai keunggulan laki-

laki atas perempuan dan menjadi justifikasi bagi dominasi laki-laki dalam rumah tangga dan

ruang publik. Menurut Mernissi, pemahaman ini tidak mencerminkan prinsip keadilan Islam

karena menegasikan hak perempuan atas dirinya, termasuk dalam ranah pengambilan

keputusan medis atau reproduktif. Ia menawarkan pembacaan ulang bahwa qiwamah

seharusnya dipahami sebagai tanggung jawab moral dan ekonomi, bukan superioritas mutlak

(Mernissi, 1991:142). Penafsiran yang bias ini telah memberi legitimasi terhadap

pembatasan hak perempuan atas tubuhnya, termasuk dalam mengakses layanan kesehatan

secara setara.

Dalam karya-karya hermeneutisnya, Mernissi banyak mengulas hadis-hadis yang

menurutnya problematik secara gender, karena menjadi dasar sosial-religius bagi

subordinasi perempuan. Ia membedah hadis yang menyatakan bahwa “kaum yang

menyerahkan urusannya kepada perempuan tidak akan pernah beruntung,” dan menemukan

bahwa periwayatnya, Abu Bakrah, memiliki latar belakang yang meragukan karena pernah

terlibat kasus fitnah terhadap Aisyah dalam peristiwa al-ifk. Bagi Mernissi, hadis seperti ini

tidak bisa dijadikan pijakan normatif karena berdiri di atas otoritas yang cacat, baik dari

aspek sanad maupun matan (Mernissi, 1991:50-54). Dalam konteks kedokteran dan

kesehatan, penggunaan hadis-hadis semacam itu telah membentuk cara pandang bahwa

perempuan tidak layak menjadi subjek utama dalam pengambilan keputusan atas tubuh dan

kesehatannya, bahkan dalam urusan medis yang menyangkut hak-hak dasar seperti

persalinan, kontrasepsi, dan perawatan organ reproduksi.

Mernissi mengembangkan pendekatan hermeneutika sosial dan historis untuk

menjelaskan bahwa banyak tafsir keagamaan yang membatasi hak tubuh perempuan

bukanlah representasi esensi Islam, melainkan hasil konstruksi para ulama dalam

masyarakat yang telah dibentuk oleh sistem patriarkal. Ia menunjukkan bahwa ketika teks

agama dibaca dalam konteks sosial yang maskulin, maka perempuan kerap diposisikan

sebagai "yang lain", yang harus dikendalikan demi stabilitas sosial dan moral publik



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

9

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

(Mernissi, 1987:19). Ini termasuk dalam wacana kesehatan, di mana akses perempuan

terhadap layanan reproduksi, kontrasepsi, atau hak atas relasi seksual yang sehat kerap kali

dinegasikan atas nama agama. Pendekatan Mernissi mengajak kita untuk membaca ulang

teks-teks agama dengan mempertimbangkan konteks sosial sejarah, serta mendudukkan

perempuan sebagai subjek penuh dalam proses penafsiran.

Lebih jauh, Mernissi menekankan bahwa hak perempuan atas tubuh dan

seksualitasnya merupakan bagian dari hak asasi manusia yang juga dijamin dalam Islam. Ia

menolak anggapan bahwa Islam melarang perempuan mengatur tubuhnya sendiri, dan justru

menegaskan bahwa Islam sebagai agama rahmat memberi ruang luas bagi keadilan dan

kesetaraan gender. Dalam konteks etika kedokteran Islam, pemikiran ini relevan untuk

mendesak agar praktik medis yang menyangkut tubuh perempuan tidak lagi didominasi oleh

keputusan luar — baik oleh suami, negara, maupun otoritas agama — melainkan harus

memperkuat otonomi perempuan sebagai pemilik sah tubuhnya. Ini mencakup hak memilih

layanan kesehatan, menerima atau menolak tindakan medis, hingga hak untuk mendapatkan

informasi kesehatan yang memadai dan bebas dari bias gender. Dengan kata lain, kritik

Mernissi memberi dasar normatif dan epistemologis untuk membangun kerangka etika

kedokteran Islam yang lebih berkeadilan gender (Mernissi, 1991: 85-89).

4. Analisis Pemikiran Fatimah Mernissi dan Kode Etik Kedokteran terhadap Realitas

Ketimpangan Gender dalam Dunia Medis

Pemikiran Fatimah Mernissi tentang tubuh dan otonomi perempuan mengungkap

betapa kuatnya konstruksi patriarkal yang membatasi perempuan dalam menentukan

nasibnya, termasuk dalam aspek medis dan kesehatan. Bagi Mernissi, problem utama

terletak pada proses otoritatif penafsiran teks keagamaan yang sejak awal dikuasai oleh laki-

laki. Tafsir keagamaan yang bersifat bias gender telah berkontribusi terhadap lahirnya

kebijakan dan praktik yang mendiskriminasi perempuan, khususnya dalam isu-isu seperti

kontrasepsi, aborsi, persalinan, dan kesehatan reproduksi secara umum.

Di sisi lain, Kode Etik Kedokteran Indonesia (KODEKI) dan kerangka hukum

kesehatan nasional sejatinya menjunjung tinggi prinsip keadilan, otonomi pasien, dan non

diskriminasi. KODEKI mewajibkan dokter untuk menghormati hak pasien atas informasi,

keputusan medis, serta menjamin kerahasiaan dan perlakuan setara tanpa membedakan jenis

kelamin atau status sosial. Namun dalam praktiknya, ketimpangan masih sering terjadi.

Perempuan, terutama dari latar belakang ekonomi dan pendidikan rendah, kerap tidak



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

10

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

mendapat informasi medis yang memadai, tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan

medis, dan bahkan diposisikan hanya sebagai objek tindakan medis yang diputuskan sepihak

oleh suami atau dokter.

Ketimpangan ini tampak nyata dalam data dan laporan lapangan. Misalnya, banyak

perempuan yang menjalani kontrasepsi tanpa diberikan penjelasan lengkap, atau merasa

dipaksa setuju oleh pihak keluarga atau fasilitas medis. Dalam beberapa kasus, seperti

sterilisasi pasca persalinan yang dilakukan tanpa persetujuan sadar, terlihat bahwa prinsip

etika medis tidak berjalan seiring dengan praktik. Bahkan, dalam layanan kesehatan

reproduksi di sejumlah daerah, pertimbangan agama yang ditafsirkan secara konservatif

seringkali menghambat akses perempuan terhadap hak-hak kesehatan dasar, seperti edukasi

seksualitas atau pelayanan aborsi yang aman (padahal hukum Indonesia mengizinkan aborsi

dalam kasus tertentu, seperti akibat perkosaan atau membahayakan nyawa ibu).

Di sinilah pemikiran Mernissi memberi relevansi kuat. Ia menantang dominasi tafsir

maskulin terhadap teks-teks keagamaan dan menawarkan pendekatan kontekstual yang lebih

adil terhadap perempuan. Mernissi tidak menolak agama, melainkan mengajukan kritik atas

cara penafsiran yang tidak menghadirkan keadilan substantif. Kritiknya terhadap hadis-hadis

yang digunakan untuk membatasi gerak perempuan, seperti larangan menjadi pemimpin atau

bepergian tanpa mahram, mencerminkan metodologi dekonstruktif terhadap otoritas

keilmuan patriarkal. Jika diletakkan dalam konteks medis, pendekatan Mernissi ini menuntut

adanya reinterpretasi fikih kesehatan yang tidak menganggap tubuh perempuan sebagai

milik kolektif keluarga, masyarakat, atau negara, melainkan sebagai entitas otonom yang

harus dihormati keputusan dan integritasnya.

Dengan demikian, dari penelitian ini menegaskan bahwa sinergi antara etika

kedokteran Islam, nilai-nilai hak asasi manusia, dan kritik feminis seperti yang ditawarkan

Mernissi, sangat penting dalam mewujudkan pelayanan kesehatan yang adil, manusiawi, dan

berperspektif gender. Ketimpangan yang masih terjadi bukan semata karena kurangnya

regulasi, tetapi karena budaya patriarki yang masih melekat dalam sistem sosial, keagamaan,

dan medis. Oleh karena itu, pembaruan fikih kesehatan perlu dilakukan, tidak hanya melalui

pendekatan normatif, tetapi juga dengan mendekonstruksi ulang tafsir keagamaan yang telah

lama menafikan otonomi tubuh perempuan.



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

11

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

D. KESIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menegaskan bahwa etika kedokteran Islam tidak dapat dilepaskan dari

dinamika tafsir keagamaan yang berkembang dalam masyarakat. Dalam banyak hal,

pemikiran fikih klasik masih menunjukkan bias gender yang membatasi otonomi perempuan

atas tubuh dan kesehatan reproduksinya. Praktik-praktik medis yang seharusnya menjunjung

tinggi prinsip otonomi pasien, non-maleficence (tidak membahayakan), dan keadilan, sering

kali dilemahkan oleh tafsir keagamaan yang bersifat patriarkal serta sistem sosial yang

menempatkan perempuan dalam posisi subordinat.

Melalui pendekatan hermeneutika kritis, pemikiran Fatimah Mernissi menjadi alat

penting untuk mengkritik dan mendekonstruksi warisan penafsiran keagamaan yang

diskriminatif. Mernissi membongkar akar-akar historis dari hadis dan penafsiran fikih yang

telah melegitimasi dominasi laki-laki dan pengontrolan atas tubuh perempuan. Dalam

konteks kedokteran, kritik Mernissi menawarkan paradigma baru bahwa tubuh perempuan

bukanlah objek pengawasan, tetapi subjek yang memiliki hak penuh atas keputusan medis

yang menyangkut dirinya.

Dengan meninjau ulang kerangka etika kedokteran Islam dan mengintegrasikannya

dengan prinsip-prinsip keadilan gender, artikel ini mengusulkan perlunya rekonstruksi fikih

kesehatan agar lebih responsif terhadap hak-hak perempuan. Terutama dalam isu-isu seperti

kontrasepsi, aborsi, kesehatan seksual, hingga pengambilan keputusan dalam situasi medis,

perempuan seharusnya diberikan ruang otonomi penuh sesuai dengan prinsip maqāṣid al-

syarī‘ah yang menekankan perlindungan jiwa, akal, keturunan, dan kehormatan. Maka,

membangun etika kedokteran Islam yang berperspektif gender adalah langkah penting dalam

mewujudkan keadilan dan kemanusiaan dalam pelayanan kesehatan.

E. REFERENSI

BBC Indonesia. (2015). “Aceh City Requires Female Doctors to Treat Female Patients,”
Oktober 2015.
https://www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/10/151009_indonesia_aceh_
dokter_perempuan.

Hidayati, Nur. 2022. “Hak Kesehatan Reproduksi dan Seksualitas Perempuan Menurut
Penafsiran Kiai Husein Muhammad.” Skripsi, Yogyakarta: Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/48764/.



E-ISSN: 2808-1277

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

12

Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,
Agus Hermanto

Ikhsan, Al Fathur.(2019). “Hak Memilih Alat Kontrasepsi Perspektif Gender dan
Hukum Islam.” Skripsi, Palembang: Universitas Islam Negeri Raden Fatah.
http://repository.radenfatah.ac.id/id/eprint/4480.

Jeumpa, N. (2016). Peran perempuan Aceh Pada Pendidikan dan Politik: Studi kasus di
lingkungan Universitas Muhammadiyah Aceh. JURNAL ILMIAH DIDAKTIKA:
Media Ilmiah Pendidikan dan Pengajaran, 16(2), 153-168.

Kementerian Kesehatan RI. 2022. “Survei Status Gizi Indonesia (SSGI) 2022.”
https://www.kemkes.go.id/resources/download/info-terkini/hasil-ssgi-2022.pdf.

Kode Etik Kedokteran Indonesia (KODEKI) 2012. 2012.

Komnas Perempuan. (2010). Panduan Kesehatan Reproduksi Berbasis HAM dan Gender.
Jakarta: Komnas Perempuan.

Mernissi, Fatima. (1987). Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Modern Muslim
Society. Bloomington: Indiana University Press.

———. (1991). The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women’s Rights
in Islam. Massachusetts: Perseus Books.

———. (1991). Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry. Oxford:
Blackwell.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran.
2004.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan. 2009.

Zuhaili, Wahbah al-. (1985). al-Fiqh al-Islāmi wa Adillatuh. Juz 8. Damaskus: Dār al-Fikr.


