E-ISSN: 2808-1277

ETIKA KEDOKTERAN ISLAM KONTEMPORER; MENYUARAKAN
KRITIK FATIMAH MERNISSI ATASDISKRIMINASI PEREMPUAN
DALAM FIKIH KESEHATAN

Agung Budi Prasetiyono?, Siti Nurjanah?, Siti Zulaikha®, Agus Her manto®
) Mahasiswa Program Doktor Ilmu Syariah IAIN Metro
2 3) Dosen Pascasarjana |lAIN Metro
4 Dosen UIN Raden Intan Lampung
Email: agungbprasetiyo91@gmail.com

Abstrak: Artikel ini mengkaji bagaimana pemikiran Fatimah Mernissi, seorang feminis
Muslim terkemuka, dapat digunakan sebagai kritik terhadap bias gender dalam fikih
kesehatan Islam. Dalam konteks pelayanan medis, perempuan seringkali mengalami
pembatasan terhadap hak otonomi atas tubuhnya, terutama dalam hal kesehatan reproduksi
dan seksual. Diskursus fikih klasik, sebagaimana ditunjukkan oleh Mernissi, banyak
dipengaruhi oleh tafsir-tafsir hadis dan teks keagamaan yang sarat nuansa patriarki. Artikel
ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi pustaka (library research)
dengan metode hermeneutika kritis, guna menganalisis teks-teks fikih dan hadis yang
menjadi dasar etika kedokteran Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa banyak tafsir
keagamaan tidak merepresentasikan nilai keadilan gender dan justru melanggengkan
kontrol sosial atas tubuh perempuan. Pemikiran Merniss menggarisbawahi pentingnya
membaca ulang teks-teks keagamaan dalam konteks sosial-politik yang membentuknya,
serta menuntut pembaruan etika kedokteran Islam agar Iebih menjamin keadilan, otonomi
pasien, dan penghormatan terhadap hak-hak perempuan. Dengan demikian, pembaruan
fikih kesehatan melalui perspektif gender menjadi kebutuhan mendesak dalam membangun
sistem pelayanan medis yang lebih etis dan humanis.

Kata Kunci: Etika Kedokteran, Fatimah Mernissi, Fikih Kesehatan, Gender, Otonomi
Tubuh

Abstract: This article examines how the thought of Fatimah Mernissi, a prominent Muslim
feminist, can be used as a critique of gender bias in Islamic health jurisprudence. In the
context of medical services, women often experience restrictions on their bodily autonomy,
particularly with regard to reproductive and sexual health. Classical figh discourse, as
highlighted by Mernissi, has been heavily influenced by interpretations of hadith and
religious texts imbued with patriarchal nuances. The article employs a qualitative-
descriptive approach based on library research, using critical hermeneutics to analyze figh
and hadith texts that form the foundation of Islamic medical ethics. The findings indicate
that many religious inter pretations fail to represent the values of gender justice and instead
perpetuate social control over women’s bodies. Mernissi’s thought underscores the
importance of rereading religious texts within the socio-political contexts that shaped them
and callsfor therenewal of Islamic medical ethicsto better ensurejustice, patient autonomy,
and respect for women’s rights. Thus, the renewal of health-related figh through a gender
per spective becomes an urgent necessity in building a more ethical and humane medical
service system.

Keywords:Medical Ethics, Fatimah Mernissi, Health Figh, Gender, Bodily Autonomy

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

A. PENDAHULUAN

Etika kedokteran Islam sebagai cabang dari etika normatif memiliki peran penting
dalam merumuskan nilai-nilai moral yang membimbing praktik medis sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam. Dalam kerangka tersebut, fikih kesehatan atau figh at-thibb sering
dijadikan rujukan utama dalam menentukan batas-batas tindakan medis, termasuk yang
berkaitan dengan tubuh perempuan. Namun, sgiumlah kritik kontemporer mengungkapkan
bahwa konstruksi fikih kesehatan klasik masih menyimpan bias patriarkal yang berdampak
pada terbatasnya otonomi perempuan dalam menentukan pilihan medisnya, khususnya
dalam isu-isu seperti kontrasepsi, persalinan, sterilitas, dan pengambilan keputusan
kesehatan seksual dan reproduksi (Euis, 2020:174).

Perempuan merupakan bagian yang tidak dapat dipisahkan dari masyarakat, mereka
mempunyai peranan yang sama dalam berbagai bidang (Jeumpa: 2016). Persoalan ini
menjadi semakin kompleks ketika keputusan medis perempuan harus mendapatkan
persetujuan dari suami atau wali, sementara suara dan kehendak perempuan sebagai individu
dewasa kurang diakui secara penuh. Dalam sistem sosia yang masih memelihara relasi
kuasa gender yang timpang, nilai-nilai etis Islam dalam pelayanan kesehatan kerap
disandarkan pada tafsir yang maskulin dan tidak sepenuhnya mempertimbangkan
pengalaman dan kepentingan perempuan. Dalam konteks inilah, pemikiran Fatimah
Mernissi menjadi penting untuk diangkat, karena ia menggugat akar-akar historis dan
epistemologis dari konstruksi gender dalam Islam, khususnya melaui kritik terhadap
penafsiran hadis dan dominasi ulamalaki-laki dalam tradisi figh (Mernissi, 1991:16-17).

Fatimah Mernissi mengkritik penggunaan teks-teks keagamaan yang mengesahkan
subordinasi perempuan, termasuk dalam ha kontrol atas tubuh. Bagi Mernissi, tubuh
perempuan dalam masyarakat 1slam klasik kerap dilihat sebagai sumber fitnah dan harus
dikontrol oleh institusi agama dan sosial (Mernissi, 1987:16). Pandangan ini turut berimbas
pada penentuan hukum medis yang membatasi ruang gerak perempuan atas tubuhnya.
Dalam praktik medis kontemporer, hal ini tampak misalnya padakeharusan izin suami untuk
tindakan medis seperti tubektomi, atau pelarangan dokter laki-laki menangani pasien
perempuan meskipun dalam keadaan darurat.

Kajian ini menjadi relevan mengingat makin banyaknya kasus yang menunjukkan
bagaimana pelayanan medis berbasis nila 1slam kadang melupakan prinsip keadilan dan

penghormatan terhadap kehendak pasien perempuan. Kagian ini  bertujuan untuk

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

merumuskan ulang prinsip-prinsip etika kedokteran Islam yang responsif gender, dengan
menjadikan pemikiran Fatimah Mernissi sebagai lensa kritik terhadap bias patriarkal dalam
fikih kesehatan. Dengan mendekonstruksi tafsir-tafsir yang menindas, dan mendorong
rekonstruksi nilai-nilai keadilan berbasis maqgasid al-syari‘ah, diharapkan etika kedokteran
Islam dapat berkembang menjadi |ebih humanistik, adil, dan kontekstual terhadap kebutuhan
perempuan muslim masakini.

Al Fathur Ikhsan dalam penelitiannya membahas hak pasangan suami istri dalam
memilih alat kontrasepsi dari perspektif gender dan hukum Islam. Penelitian ini menemukan
bahwa terdapat ketimpangan gender dalam pengambilan keputusan terkait penggunaan alat
kontrasepsi, di mana perempuan seringkali tidak memiliki kekuatan untuk memutuskan
metode kontrasepsi yang digunakan. Hal ini disebabkan oleh kurangnya informas,
penyediaan alat kontrasepsi yang tidak memadai, dan ketergantungan pada keputusan suami.
Dari perspektif hukum Islam, penggunaan alat kontraseps diperbolehkan selama bertujuan
untuk mengatur jarak kelahiran demi mewujudkan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan
rahmah (Ikhsan, 2019: 5).

Penelitian yang dibahas Nur Hidayah mengenai penafsiran Kiai Husein Muhammad
mengenal hak kesehatan reproduksi dan seksualitas perempuan Nur Hidayati. Penelitian ini
menunjukkan bahwaKia Husein menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara kontekstual untuk
menegakkan keadilan gender dalam fikih. la menekankan hak-hak perempuan seperti
menolak kehamilan, menentukan jumlah anak, menolak atau menikmati relasi seksual, serta
mengecam praktik khitan perempuan. Q.S. Lugman ayat 14 dijadikan dasar dalam membela
hak reproduksi perempuan sebagai bentuk penghormatan terhadap tubuh dan martabat
mereka(Hidayati, 2022:6).

Penelitian lain oleh Nurkholidah ini merupakan kajian terhadap pemikiran Fatima
Mernissi dalam memahami hadis-hadis yang dinilai bersifat misoginis. Melalui pendekatan
hermeneutika hadis, Mernissi berupaya membangun kembali penafsiran agama dengan
mengaitkannya pada konteks sosial dan sgjarah. lamenelusuri sumber-sumber klasik seperti
Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Tarikh al-Tabar1, Fath al-Bar1, al-Isabah fi Tamyiz al-
Sahabah, dan Sirah Ibn Hisyam, guna menunjukkan bahwa bias gender dalam hadis bukan
berasal dari teks agama itu sendiri, melainkan dari interpretasi para ulama klasik yang
dipengaruhi oleh sistem patriarki. Kgjian ini menyimpulkan bahwa menurut Mernissi, relasi

laki-laki dan perempuan dalam teks-teks keagamaan seharusnya bersifat setara dan

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

proporsional. Kritik Mernissi terhadap dua hadis utama menjadi titik awa pembentukan
metode kritik sanad dan matan hadis dengan perspektif gender. la menegaskan bahwa
banyak konstruksi peran gender yang selama ini dianggap bersumber dari garan agama,
sgjatinya merupakan hasil konstruks sosial yang dilanggengkan melalui tafsir keagamaan
yang bias.

Berdasarkan penelitian terdahulu yang telah dipaparkan, urgensi pendlitian ini
menjadi sangat jelas. Terbatasnyakajian yang mengaitkan antara fikih kesehatan, isu gender,
dan etika kedokteran Islam menunjukkan adanya celah dalam literatur ilmiah. Penelitian Al
Fathur Ikhsan dan Nur Hidayati menunjukkan bahwa problematika gender dalam isu
kesehatan reproduksi telah dibahas dari perspektif sosia dan tafsir ayat-ayat Al-Qur’an,
namun belum banyak yang secara spesifik menyoroti bagaimana bias gender tersebut
berdampak pada praktik medis kontemporer. Hal ini termasuk dalam pengambilan
keputusan penggunaan kontrasepsi, praktik khitan perempuan, maupun hak perempuan
untuk menolak relasi seksual—semuanya merupakan isu-isu yang berkaitan langsung
dengan etika kedokteran.

Kedua, pemikiran Fatimah Mernissi yang dikgi oleh Nurkholidah menawarkan
perangkat analisis kritis terhadap hadis-hadis yang selama ini dimaknai secara patriarkal.
Sayangnya, kritik Mernissi ini belum banyak digunakan untuk membedah bagaimana
interpretasi keagamaan yang bias tersebut turut mewarnai kebijakan dan praktik medisyang
diskriminatif terhadap perempuan. Padahal, dalam konteks kedokteran, bias semacam itu
bisa berkonsekuens serius terhadap kesehatan fisik dan mental perempuan. Oleh karenaitu,
penelitian ini penting untuk memperluas cakrawala pemikiran keislaman dengan
memasukkan pendekatan gender dalam etika kedokteran Islam.

Ketiga, reformulasi etika kedokteran Islam yang berperspektif gender kini menjadi
kebutuhan mendesak. Di tengah meningkatnya kasus pelecehan seksual oleh tenaga
kesehatan, marginalisas suara perempuan dalam pengambilan keputusan medis, dan
penolakan akses terhadap informasi dan layanan kesehatan reproduksi yang adil, makakritik
Mernissi menjadi sangat relevan untuk membongkar fondasi-fondasi fikih yang selama ini
menjadi legitimas atas ketimpangan tersebut. Dengan mengusung prinsip-prinsip dasar
etika Islam seperti kemaslahatan (maslahah), tidak membahayakan (la darar), dan otonomi
pasien, kaian ini bertujuan untuk menawarkan kerangka etik baru yang lebih adil dan

humanis dengan fokus pada otonomi perempuan terhadap dirinya, Penelitian ini akan

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

mengangkat isu bagaimana perempuan memiliki (atau tidak memiliki) kendali atas tubuh,
kesehatan, dan keputusan medisnya sendiri dalam konteks fikih dan praktik kedokteran
Isam. Kgian ini akan menelaah bagaimana sistem patriarki dalam fikih kesehatan
membatasi otonomi perempuan, serta bagaimana pendekatan etika kedokteran dan

pemikiran Fatimah Mernissi dapat menawarkan landasan yang lebih adil dan setara.

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif berbasis studi pustaka

(library research) dengan metode analisis hermeneutika kritis. Tujuan utamanya adalah
menelusuri dan menginterpretasikan teks-teks fikih kesehatan dan hadis yang relevan dalam
konteks relasi gender, serta mengkaji bagaimana pemikiran Fatimah Merniss dapat
dijadikan alat kritik terhadap dominasi patriarki dalam penafsiran dan praktik medis Islam.
Hermeneutika kritis berupaya menafsirkan teks secara mendalam, tidak hanya memahami
maknaliteral, tetapi juga membongkar struktur kekuasaan dan ideologi yang tersembunyi di

balik teks, terutama dalam konteks relasi gender.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. EtikaKedokteran: Perspektif Undang-Undang, Kode Etik, dan Fikih 1slam

Etika kedokteran merupakan pijakan fundamental dalam pelaksanaan profesi medis.
Dalam konteks Indonesia, etika ini tidak hanya ditentukan oleh nilai-nilai moral dan
profesionalisme, tetapi juga ditegaskan dalam berbagai perangkat hukum, kode etik profesi,
dan norma-norma keagamaan, termasuk fikih Islam.

Dari perspektif hukum positif, landasan utama etika kedokteran diatur dalam
Undang-Undang No. 29 Tahun 2004 tentang Praktik K edokteran, yang menyebutkan bahwa
setiap dokter wajib melaksanakan praktik kedokteran sesuai dengan standar profesi, standar
prosedur operasional, dan etika profesi. Pasal 51 UU tersebut menegaskan bahwa dokter
wajib memberikan pelayanan medis sesuai dengan kebutuhan medis pasien dan
menghormati hak pasien, termasuk hak atas informasi dan kerahasiaan (Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran 2004). Selain itu,
Undang-Undang No. 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan juga menekankan pentingnya
penghormatan terhadap martabat manusia dalam pelayanan kesehatan, serta perlindungan
terhadap hak-hak pasien termasuk hak menentukan keputusan medis (Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan 2009).

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam

Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

Etika profesi secara lebih rinci tercantum dalam Kode Etik Kedokteran Indonesia
(KODEKI), yang dikeluarkan oleh Magjelis Kehormatan Etik Kedokteran (MKEK) IDI.
Salah satu prinsip penting dalam KODEKI adalah bahwa dokter harus memperlakukan
pasien secara manusiawi tanpa diskriminasi atas dasar suku, agama, jenis kelamin, status
sosia, atau pandangan politik. Dokter juga wajib menjaga kerahasiaan medis dan hanya
mengungkapkan informasi pasien atasizin pasien atau demi kepentingan hukum (Kode Etik
Kedokteran Indonesia (KODEKI) 2012 2012, Pasal 1 dan 4). Etika ini bertujuan menjaga
otonomi pasien, integritas profesi, sertamenjunjung tinggi keadilan dan kemanusiaan dalam
pelayanan kesehatan.

Dalam fikih Islam, prinsip-prinsip etikamedistelah banyak dibahas ulamaklasik dan
kontemporer dalam berbagal bab seperti al-*ilaj (pengobatan), al-tibb (ilmu kedokteran), dan
hifz al-nafs (perlindungan jiwa). Salah satu prinsip dasar dalam fikih kesehatan adalah la
darar wa la dirar (tidak boleh membahayakan diri sendiri dan orang lain) (a-Zuhaili,
1985:589), yang menjadi dasar penolakan terhadap tindakan medis yang merugikan pasien.
Ulama juga membahas tentang kewajiban menjaga aurat dan kehormatan pasien (hifz al-
‘ird), serta perlunyaizin atau ridha dari pasien sebelum dilakukan tindakan medis, kecuali
daam keadaan darurat. Pandangan ini sgjadan dengan maqasid al-syari‘ah, yaitu
perlindungan atas lima hal pokok: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Namun, dalam praktiknya, beberapa tafsir fikih klasik cenderung menempatkan
perempuan sebagai pihak yang pasif dalam pengambilan keputusan medis, terutama dalam
Isu-isu reproduksi, persalinan, dan kontrasepsi. Dalam hal ini, kritik Fatima Merniss
menjadi relevan, sebab ia menyoroti bagaimana bias patriarki telah merasuki penafsiran
keagamaan dan menjadikan perempuan sebagai objek, bukan subjek dalam persoalan-
persoa an yang menyangkut tubuh mereka sendiri (Mernissi, 1991:65-67). Oleh karena itu,
menggabungkan prinsip etika kedokteran kontemporer dengan semangat keadilan gender
yang diusung Mernissi dapat menjadi arah pembaruan etik dalam pelayanan medis Islam.

2. Bias Gender dalam Fikih Kesehatan dan Implikasinya dalam Praktik Medis di
Indonesia

Dalam fikih kesehatan, bias gender tercermin dalam berbagai ketentuan hukum yang
membatasi otonomi perempuan atas tubuh dan kesehatan reproduksinya. Ketimpangan ini
berasal dari cara para fugaha klasik merumuskan hukum berdasarkan kerangka patriarkal

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

dan asumsi superioritas | aki-laki, yang seringkali tidak mempertimbangkan pengalaman dan
kebutuhan kesehatan khas perempuan.

Warisan fikih klasik yang bias gender masih memengaruhi kebijakan maupun
pelayanan medis, terutama dalam isu-isu kesehatan reproduksi perempuan. Salah satu
contohnya adalah dalam program keluarga berencana (KB). Dalam banyak komunitas
muslim konservatif, perempuan harus mendapatkan izin suami untuk menggunakan alat
kontrasepsi. Ini diperkuat oleh fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) No. 4 Tahun 1981
yang menyatakan bahwa suami istri harus sepakat dalam penggunaan kontrasepsi. Walaupun
tampak adil secara teori, dalam praktiknya keputusan sering didominasi oleh suami,
sehingga membatasi hak perempuan atas tubuhnya (K omnas Perempuan, 2010:41). Kondisi
ini menegaskan bagaimanafikih kesehatan yang patriarkal telah dilembagakan dalam sistem
kesehatan nasional.

Contoh lain adalah kebijakan dan layanan kesehatan di beberapa daerah yang
membatas akses perempuan terhadap tenaga medis laki-laki dengan aasan syar'i, terutama
dalam kasus pemeriksaan kehamilan atau persalinan. Di Aceh, misalnya, pada tahun 2015,
muncul Peraturan Wali Kota Lhokseumawe yang mewagjibkan rumah sakit menyediakan
dokter perempuan untuk pasien perempuan. Meskipun bertujuan menjaga “ketersinggungan
agama,” kebijakan ini justru menyulitkan perempuan mendapatkan layanan kesehatan yang
cepat karena keterbatasan tenaga medis perempuan (BBC Indonesia, 2015).

Implikasi dari biasini dapat dilihat pada angka kematian ibu (AKI) di Indonesiayang
masih tinggi. Menurut Survei Status Gizi Indonesia (SSGI) 2022, AKI Indonesia masih
berada pada angka 189 per 100.000 kelahiran hidup (Kementerian Kesehatan RI, 2022:31).
Banyak kasus kematian ibu terjadi karena keterlambatan dalam penanganan medis yang
dipengaruhi oleh faktor budaya patriarki dimana perempuan tidak bisalangsung mengambil
keputusan medis tanpaizin suami atau keluarga laki-laki. Ini menjadi bukti bahwa kontrol
sosia atas tubuh perempuan yang dilembagakan lewat tafsir fikih berdampak langsung pada
keselamatan nyawa mereka.

Situas ini selaras dengan kritik Fatima Mernissi bahwa hukum Islam yang
berkembang saat ini seringkali lebih merupakan hasil konstruksi sosial patriarka daripada
tafsir teologis yang membebaskan. Bagi Merniss, tafsir agama haruslah berpihak pada
keadilan sosial dan menjamin otonomi perempuan atas tubuh dan kesehatan mereka sendiri
(Mernissi, 1991: 84-88).

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

3. Kritik Fatimah Merniss : Tubuh, Kuasa, dan Tafsir

Fatima Mernissi menyoroti bahwa dalam tradisi Islam, tubuh perempuan kerap
menjadi objek tafsir yang berfungsi untuk mengontrol ruang gerak, ekspresi, dan otonomi
perempuan. la mengkritik kecenderungan para mufasir klasik yang membaca ayat-ayat Al-
Qur’an dalam kerangka sosial patriarkal. Salah satu contoh adalah penafsiran terhadap Q.S.
An-Nisa [4]: 34 tentang konsep giwamah, yang sering dimakna sebagal keunggulan laki-
laki atas perempuan dan menjadi justifikasi bagi dominasi laki-laki dalam rumah tangga dan
ruang publik. Menurut Mernissi, pemahaman ini tidak mencerminkan prinsip keadilan Islam
karena menegasikan hak perempuan atas dirinya, termasuk dalam ranah pengambilan
keputusan medis atau reproduktif. la menawarkan pembacaan ulang bahwa giwamah
seharusnyadipahami sebagai tanggung jawab moral dan ekonomi, bukan superioritas mutlak
(Mernissi, 1991:142). Penafsiran yang bias ini telah memberi legitimasi terhadap
pembatasan hak perempuan atas tubuhnya, termasuk dalam mengakses layanan kesehatan
Secara setara

Dalam karya-karya hermeneutisnya, Mernissi banyak mengulas hadis-hadis yang
menurutnya problematik secara gender, karena menjadi dasar sosia-religius bagi
subordinasi perempuan. la membedah hadis yang menyatakan bahwa “kaum yang
menyerahkan urusannya kepada perempuan tidak akan pernah beruntung,” dan menemukan
bahwa periwayatnya, Abu Bakrah, memiliki latar belakang yang meragukan karena pernah
terlibat kasus fitnah terhadap Aisyah dalam peristiwa al-ifk. Bagi Mernissi, hadis seperti ini
tidak bisa dijadikan pijakan normatif karena berdiri di atas otoritas yang cacat, baik dari
aspek sanad maupun matan (Merniss, 1991:50-54). Dalam konteks kedokteran dan
kesehatan, penggunaan hadis-hadis semacam itu telah membentuk cara pandang bahwa
perempuan tidak layak menjadi subjek utama dalam pengambilan keputusan atas tubuh dan
kesehatannya, bahkan dalam urusan medis yang menyangkut hak-hak dasar seperti
persalinan, kontrasepsi, dan perawatan organ reproduksi.

Merniss mengembangkan pendekatan hermeneutika sosial dan historis untuk
menjelaskan bahwa banyak tafsir keagamaan yang membatasi hak tubuh perempuan
bukanlah representasi esensi Islam, melainkan hasil konstruksi para ulama dalam
masyarakat yang telah dibentuk oleh sistem patriarkal. la menunjukkan bahwa ketika teks
agama dibaca dalam konteks sosial yang maskulin, maka perempuan kerap diposisikan

sebagal "yang lain", yang harus dikendalikan demi stabilitas sosial dan mora publik

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

(Mernissi, 1987:19). Ini termasuk dalam wacana kesehatan, di mana akses perempuan
terhadap layanan reproduksi, kontrasepsi, atau hak atas relasi seksual yang sehat kerap kali
dinegasikan atas nama agama. Pendekatan Merniss mengajak kita untuk membaca ulang
teks-teks agama dengan mempertimbangkan konteks sosial sgjarah, serta mendudukkan
perempuan sebagai subjek penuh dalam proses penafsiran.

Lebih jauh, Mernisss menekankan bahwa hak perempuan atas tubuh dan
seksualitasnya merupakan bagian dari hak asasi manusia yang juga dijamin dalam Islam. la
menolak anggapan bahwa |slam melarang perempuan mengatur tubuhnya sendiri, dan justru
menegaskan bahwa Islam sebagali agama rahmat memberi ruang luas bagi keadilan dan
kesetaraan gender. Dalam konteks etika kedokteran Islam, pemikiran ini relevan untuk
mendesak agar praktik medis yang menyangkut tubuh perempuan tidak lagi didominasi oleh
keputusan luar — baik oleh suami, negara, maupun otoritas agama — melainkan harus
memperkuat otonomi perempuan sebagai pemilik sah tubuhnya. Ini mencakup hak memilih
layanan kesehatan, menerima atau menolak tindakan medis, hingga hak untuk mendapatkan
informasi kesehatan yang memadai dan bebas dari bias gender. Dengan kata lain, kritik
Mernissi memberi dasar normatif dan epistemologis untuk membangun kerangka etika
kedokteran Islam yang lebih berkeadilan gender (Mernissi, 1991: 85-89).

4. AnalissPemikiran Fatimah Merniss dan KodeEtik Kedokteran terhadap Realitas

Ketimpangan Gender dalam Dunia Medis

Pemikiran Fatimah Mernissi tentang tubuh dan otonomi perempuan mengungkap
betapa kuatnya konstruksi patriarkal yang membatasi perempuan dalam menentukan
nasibnya, termasuk dalam aspek medis dan kesehatan. Bagi Mernissi, problem utama
terletak pada proses otoritatif penafsiran teks keagamaan yang sejak awal dikuasai oleh laki-
laki. Tafsir keagamaan yang bersifat bias gender telah berkontribusi terhadap lahirnya
kebijakan dan praktik yang mendiskriminasi perempuan, khususnya dalam isu-isu seperti
kontrasepsi, aborsi, persalinan, dan kesehatan reproduksi secara umum.

Di gis lain, Kode Etik Kedokteran Indonesia (KODEKI) dan kerangka hukum
kesehatan nasional segjatinya menjunjung tinggi prinsip keadilan, otonomi pasien, dan non
diskriminasi. KODEKI mewajibkan dokter untuk menghormati hak pasien atas informasi,
keputusan medis, serta menjamin kerahasiaan dan perlakuan setaratanpa membedakan jenis
kelamin atau status sosial. Namun dalam praktiknya, ketimpangan masih sering terjadi.
Perempuan, terutama dari latar belakang ekonomi dan pendidikan rendah, kerap tidak
Al-Fathanah: Jurnal Studi |dam dan Pendidikan Agama Islam

Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

mendapat informasi medis yang memadai, tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan
medis, dan bahkan diposisikan hanya sebagai objek tindakan medis yang diputuskan sepihak
oleh suami atau dokter.

Ketimpangan ini tampak nyata dalam data dan laporan lapangan. Misalnya, banyak
perempuan yang menjalani kontrasepsi tanpa diberikan penjelasan lengkap, atau merasa
dipaksa setuju oleh pihak keluarga atau fasilitas medis. Dalam beberapa kasus, seperti
sterilisasi pasca persalinan yang dilakukan tanpa persetujuan sadar, terlihat bahwa prinsip
etika medis tidak berjalan seiring dengan praktik. Bahkan, dalam layanan kesehatan
reproduks di sgjumlah daerah, pertimbangan agama yang ditafsirkan secara konservatif
seringkali menghambat akses perempuan terhadap hak-hak kesehatan dasar, seperti edukas
seksualitas atau pelayanan aborsi yang aman (padahal hukum Indonesia mengizinkan aborsi
dalam kasus tertentu, seperti akibat perkosaan atau membahayakan nyawaibu).

Di sinilah pemikiran Merniss memberi relevans kuat. la menantang dominasi tafsir
maskulin terhadap teks-teks keagamaan dan menawarkan pendekatan kontekstual yang lebih
adil terhadap perempuan. Mernissi tidak menolak agama, melainkan mengajukan kritik atas
carapenafsiran yang tidak menghadirkan keadilan substantif. Kritiknyaterhadap hadis-hadis
yang digunakan untuk membatasi gerak perempuan, seperti larangan menjadi pemimpin atau
bepergian tanpa mahram, mencerminkan metodologi dekonstruktif terhadap otoritas
keilmuan patriarkal . Jikadiletakkan dalam konteks medis, pendekatan Mernissi ini menuntut
adanya reinterpretasi fikih kesehatan yang tidak menganggap tubuh perempuan sebagai
milik kolektif keluarga, masyarakat, atau negara, melainkan sebagai entitas otonom yang
harus dihormati keputusan dan integritasnya.

Dengan demikian, dari penelitian ini menegaskan bahwa sinergi antara etika
kedokteran Islam, nilai-nilai hak asasi manusia, dan kritik feminis seperti yang ditawarkan
Mernissi, sangat penting dalam mewujudkan pelayanan kesehatan yang adil, manusiawi, dan
berperspektif gender. Ketimpangan yang masih terjadi bukan semata karena kurangnya
regulas, tetapi karenabudaya patriarki yang masih melekat dalam sistem sosial, keagamaan,
dan medis. Oleh karenaitu, pembaruan fikih kesehatan perlu dilakukan, tidak hanya melalui
pendekatan normatif, tetapi juga dengan mendekonstruksi ulang tafsir keagamaan yang telah

lama menafikan otonomi tubuh perempuan.

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

10



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

D. KESIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menegaskan bahwa etika kedokteran Islam tidak dapat dilepaskan dari
dinamika tafsir keagamaan yang berkembang dalam masyarakat. Dalam banyak hal,
pemikiran fikih klasik masih menunjukkan bias gender yang membatasi otonomi perempuan
atas tubuh dan kesehatan reproduksinya. Praktik-praktik medis yang seharusnya menjunjung
tinggi prinsip otonomi pasien, non-mal eficence (tidak membahayakan), dan keadilan, sering
kali dilemahkan oleh tafsir keagamaan yang bersifat patriarkal serta sistem sosia yang
menempatkan perempuan dalam posisi subordinat.

Melalui pendekatan hermeneutika kritis, pemikiran Fatimah Merniss menjadi aat
penting untuk mengkritik dan mendekonstruksi warisan penafsiran keagamaan yang
diskriminatif. Merniss membongkar akar-akar historis dari hadis dan penafsiran fikih yang
telah melegitimas dominasi laki-laki dan pengontrolan atas tubuh perempuan. Dalam
konteks kedokteran, kritik Mernissi menawarkan paradigma baru bahwa tubuh perempuan
bukanlah objek pengawasan, tetapi subjek yang memiliki hak penuh atas keputusan medis
yang menyangkut dirinya.

Dengan meninjau ulang kerangka etika kedokteran Islam dan mengintegrasikannya
dengan prinsip-prinsip keadilan gender, artikel ini mengusulkan perlunyarekonstruks fikih
kesehatan agar lebih responsif terhadap hak-hak perempuan. Terutama dalam isu-isu seperti
kontrasepsi, aborsi, kesehatan seksual, hingga pengambilan keputusan dalam situasi medis,
perempuan seharusnya diberikan ruang otonomi penuh sesuai dengan prinsip maqgasid al-
syari‘ah yang menekankan perlindungan jiwa, akal, keturunan, dan kehormatan. Maka,
membangun etika kedokteran |slam yang berperspektif gender adal ah langkah penting dalam

mewujudkan keadilan dan kemanusiaan dalam pelayanan kesehatan.

E. REFERENSI

BBC Indonesia. (2015). “Aceh City Requires Female Doctors to Treat Female Patients,”
Oktober 2015.
https.//www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/10/151009_indonesia_aceh
dokter_perempuan.

Hidayati, Nur. 2022. “Hak Kesehatan Reproduksi dan Seksualitas Perempuan Menurut
Penafsiran Kiai Husein Muhammad.” Skripsi, Yogyakarta: Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/48764/.

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

11



Agung Budi Prasetiyono, Siti Nurjanah, Siti Zulaikha,

A Hermant
gusHermanto E-1SSN: 2808-1277

Ikhsan, Al Fathur.(2019). “Hak Memilih Alat Kontrasepsi Perspektif Gender dan
Hukum Islam.” Skripsi, Palembang: Universitas Islam Negeri Raden Fatah.
http://repository.radenfatah.ac.id/id/eprint/4480.

Jeumpa, N. (2016). Peran perempuan Aceh Pada Pendidikan dan Politik: Studi kasus di
lingkungan Universitas Muhammadiyah Aceh. JURNAL ILMIAH DIDAKTIKA:
Media IImiah Pendidikan dan Pengajaran, 16(2), 153-168.

Kementerian Kesehatan RI. 2022. “Survei Status Gizi Indonesia (SSGI) 2022.”
https.//www.kemkes.go.id/resources/downl oad/info-terkini/hasil-ssgi-2022.pdf.

Kode Etik Kedokteran Indonesia (KODEKI) 2012. 2012.

Komnas Perempuan. (2010). Panduan Kesehatan Reproduksi Berbasis HAM dan Gender .
Jakartas Komnas Perempuan.

Mernissi, Fatima. (1987). Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Modern Muslim
Society. Bloomington: Indiana University Press.

. (1991). The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women’s Rights
in Islam. Massachusetts: Perseus Books.

. (1991). Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry. Oxford:
Blackwell.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran.
2004.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan. 2009.
Zuhaili, Wahbah al-. (1985). al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Juz 8. Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Fathanah: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan Agama |slam
Fakultas Agama | lam Universitas M uhammadiyah Aceh
Vol. 5, No. 2, Oktober 2025

12



